**中观根本慧论颂**

龙树菩萨 造颂

鸠摩罗什 译

顶礼文殊师利童子！

**不生亦不灭，不常亦不断，**

**不一亦不异，不来亦不去。**

**能说是因缘，善灭诸戏论，**

**我稽首礼佛，诸说中第一。**

**一、观因缘品**

**诸法不自生，亦不从他生，**

**不共不无因，是故知无生。**

**因缘次第缘，缘缘增上缘，**

**四缘生诸法，更无第五缘。**

**如诸法自性，不在于缘中，**

**以无自性故，他性亦复无。**

**作非具有缘，无缘作不成，**

**无作则非缘，若具作可生。**

**因是法生果，是法名为缘，**

**若是果未生，何不名非缘？**

**果先于缘中，有无俱不可，**

**先无为谁缘？先有何用缘？**

**若果非有生，亦复非无生，**

**亦非有无生，何得言有缘？**

**若有此缘法，则彼无实义，**

**于此无缘法，云何有缘缘？**

**果若未生时，则不应有灭，**

**灭法何能缘，故无次第缘。**

**诸法无自性，故无有有相，**

**说有是事故，是事有不然。**

**略广因缘中，求果不可得，**

**因缘中若无，云何从缘出？**

**若谓缘无果，而从缘中出，**

**是果何不从，非缘中而出？**

**若果是缘性，诸缘非自性，**

**从无自性生，岂得缘自性？**

**故缘非自性，非缘性成果，**

**非有中无果，非缘岂成缘？**

**二、观去来品**

**已去无有去，未去亦无去，**

**离已去未去，去时亦无去。**

**动处则有去，此去时之动。**

**非已去未去，是故去时去。**

**云何于去时，而当有去法。**

**若离于去法，去时不可得。**

**若言去时去，彼者于去时，**

**应成无去法，去时有去故。**

**若去时有去，则有二种去。**

**一谓为去时，二谓去时去。**

**若有二去法，则有二去者。**

**以离于去者，去法不可得。**

**若离于去者，去法不可得。**

**以无去法故，何得有去者。**

**去者则不去，不去者不去，**

**离去不去者，无第三去者。**

**若离于去法，去者不可得。**

**若言去者去，云何有此义？**

**去者去何处，彼去者将成，**

**无去之去者，许去者去故。**

**若谓去者去，是人则有咎。**

**离去有去者，说去者有去。**

**已去中无发，未去中无发，**

**去时中无发，何处当有发？**

**于未发之前，何处发可成？**

**去无去时无，未去何有发？**

**一切无有发，何故而分别？**

**去无未去无，亦复去时无。**

**去者则不住，不去者不住，**

**离去不去者，何有第三住？**

**若当离于去，去者不可得，**

**去者若当住，云何有此义？**

**去时无有回，去未去无回，**

**所有去发回，皆同于去义。**

**去法即去者，是事则不然，**

**去法异去者，是事亦不然。**

**若谓于去法，即为是去者，**

**作者及作业，是事则为一。**

**若谓于去法，有异于去者，**

**离去者有去，离去有去者。**

**去去者是二，若于一异法，**

**二门俱不成，云何当有成？**

**因去知去者，不能用是去，**

**先无有去法，故无去者去。**

**因去知去者，不能用异去，**

**于一去者中，不得二去故。**

**决定有去者，不能用三去，**

**不决定去者，亦不用三去。**

**去法定不定，去者不用三，**

**是故去去者，所去处皆无。**

**三、观六情品**

**眼耳及鼻舌，身意等六情，**

**此眼等六情，行色等六尘。**

**是眼则不能，自见其己体。**

**若不能自见，云何见余物？**

**火喻则不能，成于眼见法。**

**去未去去时，已总答是事。**

**见若未见时，则不名为见，**

**而言见能见，是事则不然。**

**见不能有见，非见亦不见。**

**若已破于见，则为破见者。**

**离见不离见，见者不可得。**

**以无见者故，何有见可见？**

**见可见无故，识等四法无。**

**近取等诸缘，云何当得有？**

**耳鼻舌身意，声及闻者等，**

**当知如是义，皆同于上说。**

**四、观五阴品**

**若离于色因，色则不可得。**

**若当离于色，色因不可得。**

**离色因有色，是色则无因。**

**无因而有法，是事则不然。**

**若离色有因，则是无果因。**

**若言无果因，则无有是处。**

**若已有色者，则不用色因。**

**若无有色者，亦不用色因。**

**无因而有色，是事终不然。**

**是故有智者，不应分别色。**

**若果似于因，是事则不然。**

**果若不似因，是事亦不然。**

**受阴及想阴，行阴识阴等。**

**其余一切法，皆同于色阴。**

**以空辩论时，若人欲答辩。**

**是则不成答，俱同所立故。**

**解说空性时，若人言其过。**

**是则不成过，俱同于所立。**

**五、观六种品**

**空相未有时，则无虚空法。**

**若先有虚空，即为是无相。**

**是无相之法，一切处无有。**

**若无无相法，法相依何成？**

**有相无相中，相则无所住。**

**离有相无相，余处亦不住。**

**相法无有故，可相法亦无。**

**可相法无故，相法亦复无。**

**是故今无相，亦无有可相。**

**离相可相已，更亦无有物。**

**若使无有有，云何当有无？**

**有无俱非中，知有无者谁？**

**是故知虚空，非有亦非无，**

**非相非可相。余五同虚空。**

**浅智见诸法，若有若无相。**

**是则不能见，灭见安隐法。**

**六、观染染者品**

**若离于染法，先自有染者。**

**因是染欲者，应生于染法。**

**若无有染者，云何当有染？**

**染者复染着，有无次第同。**

**染者及染法，俱成则不然。**

**染者染法俱，则无有相待。**

**染者染法一，一法云何合？**

**染者染法异，异法云何合？**

**若一有合者，离伴应有合。**

**若异有合者，离伴亦应合。**

**若异而有合，染染者何事？**

**是二相先异，然后说合相。**

**若染及染者，先各成异相。**

**既已成异相，云何而言合？**

**异相无有成，是故汝欲合。**

**为使合相成，复说异相乎？**

**异相不成故，合相则不成。**

**于何异相中，而欲说合相？**

**如是染染者，非合不合成。**

**诸法亦如是，非合不合成。**

**七、观三相品**

**若生是有为，则应有三相。**

**若生是无为，何名有为相？**

**三相若分散，不能有所相。**

**云何于一处，一时聚三相？**

**若谓生住灭，更有有为相。**

**是即为无穷，无即非有为。**

**生生之所生，生于彼本生。**

**本生之所生，还生于生生。**

**若谓是生生，能生于本生。**

**生生从本生，何能生本生？**

**若谓是本生，能生于生生。**

**本生从彼生，何能生生生？**

**若彼尚未生，而能生彼法，**

**汝言正生时，彼生可成立。**

**如灯能自照，亦能照于彼。**

**生法亦如是，自生亦生彼。**

**灯中自无暗，住处亦无暗。**

**破暗乃名照，无暗则无照。**

**此灯正生时，不能及于暗。**

**云何灯生时，而能破于暗？**

**灯若未及暗，而能破暗者。**

**灯在于此间，则破一切暗。**

**若灯能自照，亦能照于彼。**

**暗亦应自暗，亦能暗于彼。**

**此生若未生，云何能自生？**

**若生已自生，生已何用生？**

**生非生已生，亦非未生生，**

**生时亦不生。去来中已答。**

**若谓生时生，是事已不成。**

**云何依生法，尔时而得生？**

**若法众缘生，即是寂灭性。**

**是故生生时，是二俱寂灭。**

**若有未生法，说言有生者。**

**可生之彼法，不成岂可生？**

**若言生时生，是能有所生。**

**何得更有生，而能生是生？**

**若谓更有生，生生则无穷。**

**离生生有生，法皆自能生。**

**有法不应生，无亦不应生，**

**有无亦不生，此义先已说。**

**若诸法灭时，是时不应生。**

**法若不灭者，终无有是事。**

**不住法不住，住法亦不住，**

**住时亦不住，无生云何住？**

**若诸法灭时，是则不应住；**

**法若不灭者，终无有是事。**

**所有一切法，皆是老死相。**

**终不见有法，离老死有住。**

**住不自相住，亦不异相住。**

**如生不自生，亦不异相生。**

**法已灭不灭，未灭亦不灭，**

**灭时亦不灭，无生何有灭？**

**若法有住者，是则不应灭；**

**法若不住者，是亦不应灭。**

**是法于是时，不于是时灭；**

**是法于异时，不于异时灭。**

**如一切诸法，生相不可得。**

**以无生相故，即亦无灭相。**

**若法是有者，是即无有灭。**

**不应于一法，而有有无相。**

**若法是无者，是则无有灭。**

**譬如第二头，无故不可断。**

**法不自相灭，他相亦不灭。**

**如自相不生，他相亦不生。**

**生住灭不成，故无有有为。**

**有为法无故，何得有无为？**

**如幻亦如梦，如乾闼婆城。**

**所说生住灭，其相亦如是。**

**八、观作作者品**

**决定有作者，不作决定业；**

**决定无作者，不作无定业。**

**定作者无作，无作者成业；**

**有业而无作，无业有作者。**

**若不定作者，作不定之业，**

**作业堕无因，作者亦无因。**

**若堕于无因，则无因无果，**

**无作无作者，无所用作法。**

**若无作等法，则无有罪福。**

**罪福等无故，罪福报亦无。**

**若无罪福报，亦无大涅槃。**

**诸可有所作，皆空无有果。**

**作者定不定，不能作二业。**

**有无相违故，一处则无二。**

**有不能作无，无不能作有。**

**若有作作者，其过如先说。**

**决定之作者，不作不定业，**

**及定不定业，其过先已说。**

**若作者不定，不作决定业，**

**及定不定业，其过先已说。**

**作者定不定，亦定亦不定，**

**不能作于业，其过先已说。**

**因业有作者，因作者有业，**

**成业义如是，更无有余事。**

**如破作作者，受受者亦尔。**

**及一切诸法，亦应如是破。**

**九、观本住品**

**眼耳等诸根，苦乐等诸法，**

**谁有如是事，是则名本住。**

**若无有本住，谁有眼等法？**

**以是故当知，先已有本住。**

**若离眼等根，及苦乐等法，**

**先有本住者，以何而可知？**

**若离见法等，而有本住者。**

**亦应离本住，而有所受法。**

**以法知有人，以人知有法。**

**离法何有人？离人何有法？**

**一切见等前，实无有本住，**

**见等中他法，异时而分别。**

**一切见等前，若无有本住。**

**一一见等前，云何能知尘？**

**见者即闻者，闻者即受者，**

**如是等诸根，则应有本住。**

**若见闻各异，受者亦各异。**

**见时亦应闻，如是则神多。**

**眼耳等诸根，苦乐等诸法，**

**所从生诸大，彼大亦无神。**

**若眼耳等根，苦乐等诸法，**

**无有本住者，见等亦应无。**

**见等无本住，今后亦复无。**

**以三世无故，无有无分别。**

**十、观燃可燃品**

**若燃是可燃，作作者则一。**

**若燃异可燃，离可燃有燃。**

**如是常应燃，不因可燃生。**

**则无燃火功，亦名无作火。**

**燃不待可燃，则不从缘生。**

**火若常燃者，人功则应空。**

**若汝谓燃时，名为可燃者。**

**尔时但有薪，何物燃可燃。**

**若异则不至，不至则不烧，**

**不烧则不灭，不灭则常住。**

**燃与可燃异，而能至可燃。**

**如此至彼人，彼人至此人。**

**若谓燃可燃，二俱相离者。**

**如是燃则能，至于彼可燃。**

**若因可燃燃，因燃有可燃，**

**先定有何法，而有燃可燃？**

**若因可燃燃，则燃成复成。**

**是为可燃中，则为无有燃。**

**若法因待成，是法还成待，**

**若所待可成，待何成何法？**

**若法有待成，未成云何待？**

**若成已有待，成已何用待？**

**因可燃无燃，不因亦无燃。**

**因燃无可燃，不因无可燃。**

**燃不余处来，燃处亦无燃。**

**可燃亦如是，余如去来说。**

**可燃即非燃，离可燃无燃，**

**燃无有可燃，燃中无可燃。**

**以燃可燃法，说受受者法，**

**及以说瓶衣，一切等诸法。**

**若人说有我，诸法各异相，**

**当知如是人，不得佛法味。**

**十一、观本际品**

**大圣之所说，本际不可得。**

**生死无有始，亦复无有终。**

**若无有始终，中当云何有？**

**是故于此中，先后共亦无。**

**若使先有生，后有老死者。**

**生则无老死，不死而有生。**

**若先有老死，而后有生者。**

**不生有老死，无因岂能成？**

**生及于老死，不得一时共。**

**生时则有死，是二俱无因。**

**若使初后共，是皆不然者。**

**何故而戏论，谓有生老死？**

**非但于轮回，本际不可得。**

**诸所有因果，及相可相法，**

**受及受者等，所有一切法，**

**如是一切法，本际皆亦无。**

**十二、观苦品**

**自作及他作，共作无因作。**

**如是说诸苦，于果则不然。**

**苦若自作者，则不从缘生。**

**因有此阴故，而有彼阴生。**

**若人自作苦，离苦何有人？**

**而谓于彼人，而能自作苦。**

**若谓此五阴，异彼五阴者。**

**如是则应言，从他而作苦。**

**若苦他人作，而与此人者。**

**若当离于苦，何有此人受？**

**苦若彼人作，持与此人者。**

**离苦何有人，而能授于此？**

**自作若不成，云何彼作苦？**

**若彼人作苦，即亦名自作。**

**苦不名自作，法不自作法。**

**彼无有自体，何有彼作苦？**

**若彼此苦成，应有共作苦。**

**此彼尚无作，何况无因作？**

**非但说于苦，四种义不成。**

**一切外万物，四义亦不成。**

**十三、观行品**

**如佛经所说，虚诳妄取相。**

**诸行妄取故，是名为虚诳。**

**虚诳妄取者，是中何所取？**

**佛说如是事，欲以示空义。**

**诸法有异故，知皆是无性。**

**无性法亦无，一切法空故。**

**若诸法无性，云何而有异？**

**若诸法有性，云何而得异？**

**是法则无异，异法亦无异。**

**如壮不作老，老亦不作老。**

**若是法即异，乳应即是酪。**

**离乳有何法，而能作于酪？**

**若有不空法，则应有空法。**

**实无不空法，何得有空法？**

**大圣说空法，为离诸见故。**

**若复见有空，诸佛所不化。**

**十四、观和合品**

**见可见见者，是三各异方，**

**如是三法异，终无有合时。**

**染与于可染，染者亦复然。**

**余入余烦恼，皆亦复如是。**

**异法当有合，见等无有异，**

**异相不成故，见等云何合？**

**非但可见等，异相不可得。**

**所有一切法，皆亦无异相。**

**异因异有异，异离异无异。**

**若法所因出，是法不异因。**

**若离从异异，应无异有异。**

**离从异无异，是故无有异。**

**异中无异相，不异中亦无。**

**无有异相故，则无此彼异。**

**是法不自合，异法亦不合。**

**合者及合时，合法亦皆无。**

**十五、观有无品**

**众缘中有性，是事则不然。**

**性从众缘出，即名为作法。**

**性若是作者，云何有此义？**

**性名为无作，不待异法成。**

**法若无自性，云何有他性？**

**自性于他性，亦名为他性。**

**离自性他性，何得更有法？**

**若有自他性，诸法则得成。**

**有若不成者，无云何可成？**

**因有异法故，有坏名为无。**

**若人见有无，见自性他性，**

**如是则不见，佛法真实义。**

**佛能灭有无，于化迦旃延，**

**经中之所说，离有亦离无。**

**若法实有性，后则不应无。**

**性若有异相，是事终不然。**

**若法实无性，云何而可异？**

**若法实有性，云何而可异？**

**定有则著常，定无则著断。**

**是故有智者，不应著有无。**

**若法有定性，非无则是常。**

**先有而今无，是则为断灭。**

**十六、观缚解品**

**诸行往来者，常不应往来，**

**无常亦不应，众生亦复然。**

**若众生往来，阴界诸入中，**

**五种求尽无，谁有往来者？**

**若从身至身，往来即无身。**

**若其无有身，则无有往来。**

**诸行若灭者，是事终不然；**

**众生若灭者，是事亦不然。**

**诸行生灭相，不缚亦不解；**

**众生如先说，不缚亦不解。**

**若身名为缚，有身则不缚，**

**无身亦不缚，于何而有缚？**

**若可缚先缚，则应缚可缚。**

**而先实无缚，余如去来答。**

**缚者无有解，不缚亦无解，**

**缚时有解者，缚解则一时。**

**若不受诸法，我当得涅槃。**

**若人如是者，还为受所缚。**

**涅槃无有生，轮回亦无灭，**

**岂可为轮回？涅槃岂安立？**

**十七、观业品**

**人能降伏心，利益于众生，**

**是名为慈善，二世果报种。**

**大圣说二业，思与从思生。**

**是业别相中，种种分别说。**

**佛所说思者，所谓意业是。**

**所从思生者，即是身口业。**

**身业及口业，律仪非律仪，**

**及其余无表，亦善亦不善。**

**从用生福德，罪生亦如是，**

**及思为七法，能了诸业相。**

**业住至受报，是业即为常，**

**若灭即无常，云何生果报？**

**如芽等相续，皆从种子生。**

**从是而生果，离种无相续。**

**从种有相续，从相续有果。**

**先种后有果，不断亦不常。**

**如是从初心，心法相续生。**

**从是而有果，离心无相续。**

**从心有相续，从相续有果。**

**先业后有果，不断亦不常。**

**能成福业者，是十白业道。**

**二世五欲乐，即是白业报。**

**若如汝分别，其过则甚多。**

**是故汝所说，于义则不然。**

**今当复更说，顺业果报义。**

**诸佛辟支佛，贤圣所称叹。**

**不失法如券，业如负财物。**

**此性则无记，分别有四种。**

**见谛所不断，但思维所断。**

**以是不失法，诸业有果报。**

**因见断故断，业灭彼亦灭。**

**则得破业等，如是之过咎。**

**一切诸行业，相似不相似，**

**一界初受身，尔时法独生。**

**如是二种业，现世受果报，**

**或言受报已，而法犹故在。**

**若度果已灭，若死已而灭。**

**于是中分别，有漏及无漏。**

**虽空亦不断，虽有而不常，**

**业果报不失，是名佛所说。**

**诸业本不生，以无定性故；**

**诸业亦不灭，以其不生故。**

**若业有性者，是即名为常，**

**不作亦名业，常则不可作。**

**若有不作业，不作而有罪，**

**不断于梵行，而有不净过。**

**是则破一切，世间语言法。**

**作罪与作福，亦无有差别。**

**受于果报已，而应更复受。**

**若言业决定，而自有性者。**

**若诸世间业，从于烦恼生。**

**是烦恼非实，业当何有实？**

**诸烦恼及业，是说身因缘。**

**烦恼诸业空，何况于诸身？**

**无明之所蔽，爱结之所缚。**

**而于本作者，不异亦不一。**

**业不从缘生，不从非缘生。**

**是故则无有，能起于业者。**

**无业无作者，何有业生果？**

**若其无有果，何有受果者？**

**如世尊神通，所作变化人，**

**如是变化人，复变作化人。**

**如初变化人，是名为作者；**

**变化人所作，是则名为业。**

**诸烦恼及业，作者及果报，**

**皆如幻如梦，如焰亦如响。**

**十八、观我法品**

**若我是五阴，我即为生灭；**

**若我异五阴，则非五阴相。**

**若无有我者，何得有我所？**

**灭我我所故，无我我所执。**

**得无我智者，彼等不可得。**

**无我我所执，见者亦未见。**

**内外我我所，若尽灭无有，**

**诸取即为灭，取灭则生灭。**

**业烦恼灭故，名之为解脱。**

**业烦恼非实，入空戏论灭。**

**诸佛或说我，或说于无我。**

**诸法实相中，无我无非我。**

**诸法实相者，心行言语断，**

**无生亦无灭，法性如涅槃。**

**一切实非实，亦实亦非实，**

**非实非非实，是名诸佛法。**

**自知不随他，寂灭无戏论，**

**无异无分别，是则名实相。**

**若法从缘生，不即不异因。**

**是故名实相，不断亦不常。**

**不一亦不异，不常亦不断。**

**是名诸世尊，教化甘露味。**

**若佛不出世，声闻已灭尽，**

**诸辟支佛智，从无依而生。**

**十九、观时品**

**若因过去时，有未来现在。**

**未来及现在，应在过去时。**

**若过去时中，无未来现在。**

**未来现在时，云何因过去？**

**不因过去时，是故无二时。**

**既无未来时，亦无现在时。**

**以如是义故，则知余二时。**

**上中下一异，是等法皆无。**

**不住时不得，而于可得时，**

**驻留不可得，云何说时量？**

**因物故有时，离物何有时？**

**物尚无所有，何况当有时？**

**二十、观因果品**

**若众缘和合，而有果生者。**

**和合中已有，何须和合生？**

**若众缘和合，是中无果者。**

**云何从众缘，和合而果生？**

**若众缘和合，是中有果者。**

**和合中应有，而实不可得。**

**若众缘和合，是中无果者。**

**是则众因缘，与非因缘同。**

**若因与果因，作因已而灭。**

**是因有二体，一与一则灭。**

**若因不与果，作因已而灭。**

**因灭而果生，是果则无因。**

**若众缘合时，而有果生者。**

**生者及可生，则为一时俱。**

**若先有果生，而后众缘合。**

**此即离因缘，名为无因果。**

**若因变为果，因即至于果。**

**是则前生因，生已而复生。**

**云何因灭失，而能生于果？**

**若因果相关，因住果岂生？**

**若因果无关，更生何等果？**

**因见不见果，是二俱不生。**

**若言过去果，而于过去因，**

**未来现在因，是则终不合。**

**若言现在果，而于现在因，**

**未来过去因，是则终不合。**

**若言未来果，而于未来因，**

**现在过去因，是则终不合。**

**若不和合者，因何能生果？**

**若有和合者，因何能生果？**

**若因空无果，因何能生果？**

**若因不空果，因何能生果？**

**果不空不生，果不空不灭。**

**以果不空故，不生亦不灭。**

**果空故不生，果空故不灭。**

**以果是空故，不生亦不灭。**

**因果是一者，是事终不然；**

**因果是异者，是事亦不然。**

**若因果是一，生及所生一；**

**若因果是异，因则同非因。**

**若果定有性，因为何所生？**

**若果定无性，因为何所生？**

**因不生果者，则无有因相。**

**若无有因相，谁能有是果？**

**若从众因缘，而有和合法。**

**和合自不生，云何能生果？**

**是故果不从，缘合不合生。**

**若无有果者，何处有合法？**

**二十一、观成坏品**

**离成及共成，是中无有坏；**

**离坏及共坏，是中亦无成。**

**若离于成者，云何而有坏？**

**如离生有死，是事则不然。**

**成坏共有者，云何有成坏？**

**如世间生死，一时则不然。**

**若离于坏者，云何当有成？**

**无常未曾有，不在诸法时？**

**坏成共有者，云何有坏成？如世间生死，一时则不然。**

**成坏共无成，离亦无有成。**

**是二俱不可，云何当有成？**

**尽则无有成，不尽亦无成；**

**尽则无有坏，不尽亦无坏。**

**若当离于法，则无有成坏。**

**若离于成坏，是亦无有法；**

**若法性空者，谁当有成坏？**

**若性不空者，亦无有成坏。**

**成坏若一者，是事则不然；**

**成坏若异者，是事亦不然。**

**若谓以现见，而有生灭者。**

**则为是痴妄，而见有生灭。**

**法不从法生，不从非法生；**

**非法亦不从，非法及法生。**

**法不从自生，亦不从他生，**

**不从自他生，云何而有生？**

**若有所受法，即堕于断常。**

**当知所受法，若常若无常。**

**所有受法者，不堕于断常。**

**因果相续故，不断亦不常。**

**若因果生灭，相续而不断，**

**灭更不生故，因即为断灭。**

**法住于自性，不应有有无。**

**涅槃灭相续，则堕于断灭。**

**若初有灭者，则无有后有；**

**初有若不灭，亦无有后有。**

**若初有灭时，而后有生者。**

**灭时是一有，生时是一有。**

**若言于生灭，一时则非理。**

**岂可此阴死，亦于此阴生？**

**三世中求有，相续不可得。**

**若三世中无，何有有相续？**

**二十二、观如来品**

**非阴非离阴，此彼不相在，**

**如来不有阴，何处有如来？**

**阴合有如来，则无有自性。**

**若无有自性，云何因他有？**

**法若因他生，是即非我有。**

**若法非我者，云何是如来？**

**若无有自性，云何有他性？**

**离自性他性，何名为如来？**

**若不因五阴，先有如来者。**

**以今受阴故，则说为如来。**

**今实不受阴，更无如来法。**

**若以不受无，今当云何受？**

**若其未有受，所受不名受。**

**无有无受法，而名为如来。**

**若于五种求，一异之如来，**

**悉皆不可得。云何受中有？**

**又所受五阴，不从自性有。**

**若无自性者，云何有他性？**

**以如是义故，受空受者空。**

**云何当以空，而说空如来？**

**空则不可说，非空不可说，**

**共不共叵说，但以假名说。**

**常无常等四，本寂何处有？**

**边无边等四，本寂何处有？**

**邪见深厚者，耽执有如来。**

**如来寂灭相，分别有亦非。**

**如是性空中，思维亦不可，**

**如来灭度后，分别于有无。**

**如来过戏论，而人生戏论。**

**戏论破慧眼，是皆不见佛。**

**如来所有性，即是世间性。**

**如来无有性，世间亦无性。**

**二十三、观颠倒品**

**从忆想分别，生于贪恚痴，**

**净不净颠倒，皆从众缘生。**

**若因净不净，颠倒生三毒。**

**三毒即无性，故烦恼无实。**

**我法有与无，是事终不成。**

**无我诸烦恼，有无亦不成。**

**谁有此烦恼，是即为不成。**

**若无有所依，烦恼亦不成。**

**如身见五种，求之不可得。**

**烦恼于垢心，五求亦不得。**

**净不净颠倒，是则无自性。**

**云何因此三，而生诸烦恼？**

**色声香味触，及法为六种，**

**如是之六种，是三毒根本。**

**色声香味触，及法体六种，**

**皆空如焰梦，如乾闼婆城。**

**犹如幻化人，亦如镜中像。**

**如是六种中，何有净不净？**

**不因于不净，则亦无有净。**

**因不净有净，是故无有净。**

**不因于净相，则无有不净。**

**因净有不净，是故无不净。**

**若无有净者，由何而有贪？**

**若无有不净，何由而有恚？**

**于无常著常，是则名颠倒。**

**空中无无常，何处有常倒？**

**著无常为常，即是为颠倒。**

**空中无无常，何有非颠倒？**

**可著著者著，及所用著法。**

**是皆寂灭相，是故无有著。**

**若于真实中，无有颠倒执，**

**颠倒不颠倒，谁有如是事？**

**若已成颠倒，则无有颠倒；**

**若不成颠倒，亦无有颠倒。**

**若于颠倒时，亦不生颠倒。**

**汝可自观察，谁生于颠倒？**

**若颠倒不生，何有颠倒者？**

**诸法不自生，亦不从他生。**

**不从自他生，何有颠倒者？**

**若我常乐净，而是实有者。**

**是常乐我净，则非是颠倒。**

**若我常乐净，而实无有者。**

**无常苦不净，是则亦应无。**

**如是颠倒灭，无明则亦灭。**

**以无明灭故，诸行等亦灭。**

**若烦恼性实，而有所属者。**

**云何当可断？谁能断其性？**

**若烦恼虚妄，无性无属者。**

**云何当可断，谁能断无性？**

**二十四、观四谛品**

**若一切皆空，无生亦无灭。**

**如是则无有，四圣谛之法。**

**以无四谛故，见苦与断集，**

**证灭及修道，如是事皆无。**

**以是事无故，则无有四果。**

**无有四果故，得向者亦无。**

**若无八贤圣，则无有僧宝。**

**以无四谛故，亦无有法宝。**

**若无法僧宝，岂能有佛宝？**

**如是说空者，是则破三宝。**

**空法坏因果，亦坏于罪福。**

**亦复悉毁坏，一切世俗法。**

**汝今实不能，知空空因缘，**

**及知于空义，是故自生恼。**

**诸佛依二谛，为众生说法。**

**一以世俗谛，二第一义谛。**

**若人不能知，分别于二谛。**

**则于深佛法，不知真实义。**

**若不依俗谛，不得第一义。**

**不得第一义，则不得涅槃。**

**不能正观空，钝根则自害。**

**如不善咒术，不善捉毒蛇。**

**世尊知是法，甚深微妙相，**

**非钝根所及，是故不欲说。**

**若汝发太过，谓空为无理。**

**汝则弃空性，于自宗不容。**

**以有空义故，一切法得成；**

**若无空义者，一切则不成。**

**汝今自有过，而以回向我。**

**如人乘马者，自忘于所乘。**

**若汝见诸法，决定有性者。**

**即为见诸法，无因亦无缘。**

**即为破因果，作作者作法。**

**亦复坏一切，万物之生灭。**

**众因缘生法，我说即是空，**

**亦为是假名，亦是中道义。**

**未曾有一法，不从因缘生。**

**是故一切法，无不是空者。**

**若一切不空，则无有生灭。**

**如是则无有，四圣谛之法。**

**苦不从缘生，云何当有苦？**

**无常是苦义，定性无无常。**

**若苦有定性，何故从集生？**

**是故无有集，以破空义故。**

**苦若有定性，则不应有灭。**

**汝著定性故，即破于灭谛。**

**道若有定性，则无有修道。**

**若道可修习，即无有定性。**

**若无有苦谛，及无集灭谛。**

**所可灭苦道，竟为何所至？**

**若苦定有性，先来所不见。**

**于今云何见？其性不异故。**

**如见苦不然，断集及证灭，**

**修道及四果，是亦皆不然。**

**是四道果性，先来不可得。**

**诸法性若定，今云何可得？**

**若无有四果，则无得向者。**

**以无八圣故，则无有僧宝。**

**无四圣谛故，亦无有法宝。**

**无法宝僧宝，云何有佛宝？**

**汝说则不因，菩提而有佛；**

**亦复不因佛，而有于菩提。**

**若先非佛性，虽复勤精进，**

**修行菩提道，不应得成佛。**

**若诸法不空，无作罪福者。**

**不空何所作？以其性定故。**

**汝许离罪福，而有诸果报。**

**罪福因所生，果报则无有。**

**若谓从罪福，而生果报者。**

**果从罪福生，云何言不空？**

**汝破一切法，诸因缘空义，**

**则破于世俗，诸余所有法。**

**若破于空义，即应无所作，**

**无作而有作，不作名作者。**

**若有决定性，众生无生灭，**

**恒常而安住，远离种种相。**

**若无有空者，未得不应得，**

**亦无断烦恼，亦无苦尽事。**

**若人能现见，一切因缘法，**

**则为能见苦，亦见集灭道。**

**二十五、观涅槃品**

**若一切法空，无生无灭者。**

**何断何所灭，而称为涅槃？**

**若诸法不空，则无生无灭。**

**何断何所灭，而称为涅槃？**

**无弃亦无得，不断亦不常，**

**不生亦不灭，是说名涅槃。**

**涅槃不名有，有则老死相。**

**终无有有法，离于老死相。**

**若涅槃是有，涅槃即有为。**

**终无有一法，而是无为者。**

**若涅槃是有，云何非缘起？**

**非缘起之法，始终皆无有。**

**若涅槃非有，何况于无耶？**

**涅槃若非有，无实亦不成。**

**若涅槃是无，云何不依有？**

**未曾有不依，而名为无法。**

**来去轮回法，乃假立缘起；**

**非假立缘起，是名为涅槃。**

**如佛经中说，断有断非有。**

**是故知涅槃，非有亦非无。**

**若谓于有无，合为涅槃者。**

**有无即解脱，是事则不然。**

**若谓于有无，合为涅槃者。**

**涅槃非无依，是二从依生。**

**有无共合成，云何名涅槃？**

**涅槃名无为，有无是有为。**

**有无二事共，云何是涅槃？**

**是二不同处，如明暗不俱。**

**分别非有无，如是名涅槃。**

**若有无成者，非有非无成。**

**若非有非无，名之为涅槃。**

**此非有非无，以何而分别？**

**如来灭度后，不言有与无，**

**亦不言有无，非有及非无。**

**如来现在时，不言有与无，**

**亦不言有无，非有及非无。**

**涅槃与世间，无有少分别；**

**世间与涅槃，亦无少分别。**

**涅槃之实际，即为世间际。**

**如是二际者，无毫厘差别。**

**灭后有无等，有边等常等，**

**诸见依涅槃，未来过去世。**

**一切法空故，何有边无边，**

**亦边亦无边，非有非无边？**

**何者为一异，何有常无常，**

**亦常亦无常，非常非无常？**

**诸法不可得，灭一切戏论，**

**无人亦无处，佛亦无所说。**

**二十六、观十二因缘品**

**众生痴所覆，为后起三行，**

**以起是行故，随行入六趣。**

**随诸行因缘，识受六道身；**

**依靠诸识故，而成于名色。**

**依靠名色故，因而生六入；**

**依靠六入故，而生于六触。**

**依眼根色法，作意而生触；**

**是故依名色，而生于识处。**

**情尘以及识，三者之和合，**

**彼者即生触，由触而生受。**

**以受生渴爱，因受生爱故。**

**因爱有四取，因取故有有。**

**若取者不取，则解脱无有。**

**从有生五蕴，从有而有生。**

**从生有老死，从老死故有，**

**忧愁及哀号，痛苦与不悦，**

**以及诸迷乱。**

**如是等诸事，皆从生而有。**

**是故大苦阴，但以因缘生。**

**生死根即行，诸智者不为，**

**愚者即行者，智非见性故。**

**以无明灭故，诸行则不生。**

**若欲灭无明，以智修法性。**

**前前若能灭，后后则不生。**

**但是苦阴聚，如是而正灭。**

**二十七、观邪见品**

**我于过去世，有生与无生，**

**世间常等见，皆依过去世。**

**我于未来世，有生及无生，**

**有边等诸见，皆依未来世。**

**过去世有我，是事不可得。**

**过去世中我，不作今日我。**

**若谓我即是，而身有异相。**

**若当离于身，何处别有我？**

**离身无有我，是事为已成。**

**若谓身即我，若都无有我。**

**但身不为我，身相生灭故。**

**云何当以受，而作于受者？**

**若离身有我，是事则不然。**

**无受而有我，而实不可得。**

**今我不离受，亦不但是受，**

**既非无有受，无有亦不定。**

**过去我不作，是事则不然；**

**过去世中我，异今亦不然。**

**若谓有异者，离彼应有今，**

**与彼而共住，彼未亡今生。**

**如是则断灭，失于业果报，**

**彼作而此受，有如是等过。**

**先无而今有，此中亦有过。**

**我则是作法，其生亦无因。**

**如过去世中，有生无生见，**

**若共若不共，是事皆不然。**

**我于未来世，为作为不作，**

**如是之见者，皆同过去世。**

**若天即是人，则堕于常边。**

**天则为无生，常法不生故。**

**若天异于人，是即为无常。**

**若天异人者，是则无相续。**

**若半天半人，则堕于二边。**

**常及于无常，是事则不然。**

**若常及无常，是二俱成者。**

**如是则应成，非常非无常。**

**法若定有来，及定有去者。**

**生死则无始，而实无此事。**

**今若无有常，云何有无常，**

**亦常亦无常，非常非无常？**

**若世间有边，云何有后世？**

**若世间无边，云何有后世？**

**五阴常相续，犹如灯火焰。**

**以是故世间，不应边无边。**

**若先五阴坏，不因是五阴，**

**更生后五阴，世间则有边。**

**若先阴不坏，亦不因是阴，**

**而生后五阴，世间则无边。**

**若世半有边，世间半无边。**

**是则亦有边，亦无边不然。**

**彼受五阴者，云何一分破，**

**一分而不破？是事则不然。**

**受亦复如是，云何一分破，**

**一分而不破？是事亦不然。**

**若亦有无边，是二得成者。**

**非有非无边，是则亦应成。**

**一切法空故，世间常等见，**

**何处于何时，谁起是诸见？**

**瞿昙大圣主，怜愍说正法，**

**悉断一切见，我今稽首礼！**

归属大乘对法之义，阐扬胜义真如法性，开显（圣）般若波罗蜜多之理的《中观根本慧论》，乃为拥有不可掠夺之智慧与悲心，开演如来无上大乘之理，成就极喜地之果位，前往极乐刹土，于“极净光世界”成佛，号“智源光如来”之圣者大阿阇黎——龙树菩萨圆满撰著完毕。

奉具备殊胜自在妙智之吉祥天母化身——大国王赤松德赞之圣诏，印度中观大论师，堪布[法师]杂加纳嘎巴达（益西娘波），与主校比丘 焦若·鲁坚赞译师共同翻译、校勘并订正。

该论共二十七品，四百四十九偈，共计一卷半。

之后，于克什米尔慧美继鸿城[妙臂城]中心的仁亲卫寺[藏宝寺]内，克什米尔堪布——大智者哈萨玛德（夏波洛珠），与西藏译师巴擦尼玛扎[日称]，于（克什米尔）国王帕巴拉[圣天国王]年间，根据与克什米尔版本相符之《显句论》，再次进行修订。

随后，于拉萨大昭寺殿内，印度堪布嘎那嘎瓦马色及国卡[金铠]与译师（巴擦尼玛扎），（依照东西方各类版本）再次进行大校。